
 

 

DJIEB Vol 5 No 2 (2025) 

DJIEB 

Diponegoro Journal of Islamic Economics and Business 

https://ejournal2.undip.ac.id/index.php/djieb/index 

 

 

102 
 

INTEGRASI EFISIENSI, KEADILAN DAN KEBERKAHAN 

DALAM ALOKASI PENDAPATAN PERSPEKTIF 

MAQASID AL-SYARI’AH 
 

Wardah Mujadidah Hananiyah, Mahyudin, Nonie Afrianty, Yosi Arisandy 

 

Universitas Islam Negeri Fatmawati Sukarno, Bengkulu, Indonesia 

Corresponding author : wardahmh.hi@gmail.com 
 

Received: 01 Desember 2025; Revised: 02 Desember 2025; Accepted: 08 Desember 2025 

Available online: 08 Desember; Published regularly: 30 Desember 2025 

 

Abstract 

 

Integration of efficiency, justice, and blessing in income allocation based on the 

perspective of Maqasid al-Syari'ah. In Islamic economics, income allocation is not solely 

oriented towards increasing material profits, but must also be based on just spiritual and 

social values. This study uses a qualitative approach with a descriptive-analytical 

research type. The descriptive-analytical approach is used to systematically describe the 

concepts of efficiency, justice, and blessing, and analyze their relationship with the main 

objectives of sharia (maqasid al-shari'ah). The results of the analysis show that Maqasid 

Al-Syari'ah, especially the preservation of religion (hifz al-din), life (hifz al-nafs), intellect 

(hifz al-'aql), descendants (hifz al-nasl), and property (hifz al-mal), provides ethical 

principles that bind the concepts of efficiency and justice. In this perspective, efficiency is 

not only measured by maximizing output or material profit, but also by its contribution to 

achieving comprehensive welfare (falah). Meanwhile, justice ('adl) is realized through 

allocation that ensures the fulfillment of basic needs for all parties and minimizes 

inequality. This integration is achieved through the concept of blessing, which serves as 

an indicator of the spiritual and material success of income allocation. Blessings 

emphasize the moral and social dimensions in the use of wealth, encouraging practices 

such as zakat, almsgiving, and social investment that are oriented towards long-term 

benefits (maslahah). 

Kata Kunci: Efficiency, Justice, Blessings, Income Allocation, Maqasid al-Syari'ah 

PENDAHULUAN 

Dalam sistem ekonomi Islam, alokasi pendapatan tidak hanya dipandang sebagai 

proses distribusi sumber daya ekonomi, tetapi juga sebagai upaya untuk menciptakan 

keseimbangan antara efisiensi ekonomi, keadilan sosial, dan keberkahan. Prinsip ini 

menjadi landasan utama dalam mewujudkan kesejahteraan masyarakat secara 

mailto:wardahmh.hi@gmail.com


 

 

DJIEB Vol 5 No 2 (2025) 

DJIEB 

Diponegoro Journal of Islamic Economics and Business 

https://ejournal2.undip.ac.id/index.php/djieb/index 

 

 

103 
 

menyeluruh, tidak hanya dalam aspek material, tetapi juga spiritual. Pendekatan ini sejalan 

dengan kerangka Maqasid al-syari’ah, yaitu tujuan-tujuan syariat Islam yang berfungsi 

sebagai panduan normatif dalam mengatur berbagai aspek kehidupan manusia, termasuk 

dalam bidang ekonomi.  

Dalam ekonomi Islam, efisiensi dimaknai sebagai pemanfaatan sumber daya 

secara optimal untuk kemaslahatan bersama, namun tetap berada dalam koridor keadilan 

agar tidak menimbulkan ketimpangan sosial. Dalam perspektif Islam, keadilan merupakan 

nilai fundamental yang menghindarkan adanya ketimpangan ekstrem antara kelompok 

kaya dan miskin, serta memastikan bahwa setiap individu memperoleh hak ekonomi 

secara proporsional. Dengan demikian, keadilan dalam alokasi pendapatan mencerminkan 

distribusi yang berorientasi pada keseimbangan sosial dan keberlanjutan ekonomi 

(Mardiah & Jamil, 2016). 

Lebih dari itu, sistem ekonomi Islam menempatkan keberkahan sebagai dimensi 

transendental dalam proses distribusi pendapatan. Keberkahan bukan sekadar peningkatan 

kuantitas harta, tetapi lebih pada kebermanfaatan dan kemanfaatan yang menyertai harta 

tersebut. Hal ini menciptakan sinergi antara dimensi duniawi dan ukhrawi, sehingga 

alokasi pendapatan tidak hanya menghasilkan kesejahteraan material, tetapi juga 

membawa dampak sosial yang positif dan diridhai oleh Allah SWT. 

Konsep integrasi antara efisiensi, keadilan, dan keberkahan inilah yang menjadi 

pembeda mendasar antara sistem ekonomi Islam dengan sistem ekonomi konvensional. 

Jika sistem konvensional lebih menekankan pada optimalisasi utilitas dan pertumbuhan 

ekonomi, maka sistem Islam mengedepankan terciptanya keadilan distributif dan 

keberlanjutan nilai spiritual. Pendekatan ini tidak hanya mendukung stabilitas ekonomi, 

tetapi juga memperkuat kohesi sosial dan menumbuhkan kepercayaan publik terhadap 

mekanisme distribusi pendapatan yang berlandaskan nilai-nilai syariah (Muzakki, 2023). 

Dalam konteks pembangunan ekonomi modern, integrasi ketiga nilai tersebut 

menjadi sangat relevan. Ketimpangan distribusi pendapatan yang semakin melebar serta 

praktik ekonomi yang berorientasi pada keuntungan semata menunjukkan perlunya 

paradigma alternatif yang lebih inklusif. Oleh karena itu, kajian terhadap integrasi 

efisiensi, keadilan, dan keberkahan dalam alokasi pendapatan berdasarkan Maqasid al-

syari’ah penting untuk dikembangkan sebagai solusi sistemik yang mampu mendorong 

terciptanya kesejahteraan yang menyeluruh, berkeadilan, dan berkelanjutan. 

Ibnu Ashur mendefinisikan maqashid al-syariah sebagai tujuan-tujuan yang 

ditetapkan oleh syariat untuk kemaslahatan manusia, baik di dunia maupun di akhirat. 

Tujuan ini mencakup penjagaan atas agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Sementara 

Dalam kitab Al-Mustasfa, Al-Ghazali menjelaskan bahwa maqashid al-syariah adalah 

menjaga lima hal pokok (al-daruriyyat al-khamsah), yaitu agama (ad-din), jiwa (an-nafs), 

akal (al-aql), keturunan (an-nasl), dan harta (al-maal). Penjagaan ini bertujuan untuk 

memastikan kehidupan yang adil dan seimbang. 



 

 

DJIEB Vol 5 No 2 (2025) 

DJIEB 

Diponegoro Journal of Islamic Economics and Business 

https://ejournal2.undip.ac.id/index.php/djieb/index 

 

 

104 
 

Selaras dengan prinsip tersebut, Maqasid al-Syariah menekankan pentingnya 

praktik produksi yang berorientasi pada keberlanjutan. Produsen tidak hanya dituntut 

meningkatkan output, tetapi juga mempertimbangkan dampak jangka panjang aktivitas 

ekonomi terhadap lingkungan dan masyarakat. Pendekatan ini memperluas pemahaman 

mengenai efisiensi dan keadilan, sehingga proses produksi diarahkan untuk menjaga 

kemaslahatan publik sekaligus memastikan keberlanjutan sumber daya. Dalam konteks 

ini, kerangka maqasid berfungsi sebagai panduan yang membantu pelaku produksi 

mengambil keputusan yang lebih bertanggung jawab serta konsisten dengan nilai-nilai 

syariah. 

Namun dalam kenyataan, integrasi antara efisiensi dan keadilan dalam kegiatan 

produksi maupun alokasi pendapatan masih menghadapi berbagai kendala. Di sejumlah 

sektor industri, efisiensi sering disempitkan maknanya menjadi sekadar pengurangan 

biaya produksi. Pola ini pada akhirnya memunculkan persoalan seperti upah rendah, 

beban kerja berlebihan, serta minimnya perlindungan sosial bagi pekerja. Situasi tersebut 

berkontribusi pada ketimpangan pendapatan yang tidak sejalan dengan prinsip hifz al-mal 

maupun tuntutan keadilan distribusi dalam maqasid al-syariah. Selain itu, orientasi 

keuntungan jangka pendek juga kerap mengabaikan aspek ekologis, misalnya eksploitasi 

berlebihan terhadap sumber daya alam, pencemaran lingkungan, dan lemahnya tanggung 

jawab terhadap keberlanjutan (Aprianto, 2016). 

Keterputusan antara efisiensi, keadilan, dan keberkahan semakin terlihat dari 

masih lebarnya ketimpangan ekonomi di berbagai daerah. Tidak sedikit pelaku usaha yang 

memperoleh keuntungan besar, tetapi kontribusi terhadap kesejahteraan pekerja dan 

masyarakat sekitar tetap terbatas. Realitas ini menunjukkan perlunya penerapan maqasid 

al-syariah secara lebih menyeluruh, terutama dalam menyeimbangkan orientasi profit 

dengan tanggung jawab sosial (Ratnasarii et al., 2025). 

Oleh sebab itu, penerapan maqasid al-syariah dalam seluruh aspek kegiatan 

ekonomi mulai dari produksi, distribusi, hingga alokasi pendapatan, sangat diperlukan 

untuk menjamin terwujudnya kemaslahatan bersama (falah) (Kholil, 2025). Integrasi nilai 

efisiensi, keadilan, dan keberkahan tidak hanya memperkuat fondasi ekonomi syariah, 

tetapi juga menjadi pijakan untuk membangun sistem ekonomi yang lebih adil, 

berkelanjutan, dan selaras dengan nilai-nilai yang diridhai Allah Swt. 

KAJIAN PUSTAKA 

Maqasid al-Syari‘ah merupakan tujuan utama syariah untuk mewujudkan 

kemaslahatan manusia melalui penjagaan terhadap agama, jiwa, akal, keturunan, dan 

harta. Dalam konteks ekonomi, maqāṣid menuntun agar sistem alokasi pendapatan tidak 

hanya fokus pada efisiensi ekonomi, tetapi juga keadilan sosial dan keberkahan spiritual. 

Tiga definisi dari para ahli Maqasid al-Syari‘ah memiliki perbedaan meskipun terdapat 

beberapa kesamaan dalam pemikiran mereka.  



 

 

DJIEB Vol 5 No 2 (2025) 

DJIEB 

Diponegoro Journal of Islamic Economics and Business 

https://ejournal2.undip.ac.id/index.php/djieb/index 

 

 

105 
 

Contohnya, Ibnu al-Asyur lebih menekankan aspek hikmah dan makna dalam 

syari’ah, di sisi lain al-Raisuni lebih berfokus pada tujuan yang ingin dicapai oleh syari’ah, 

sementara Allal lebih menyoroti rahasia di balik penerapan syari’ah itu sendiri. Dalam 

pemahaman klasik, ulama-ulama terdahulu telah merumuskan Maqasid al-Syari‘ah 

sebagai bentuk usaha dalam menjaga dan melindungi lima hal fundamental, yang dikenal 

sebagai al-kulliyyāt al-khamsah. Kelima hal ini adalah:  

1. Din (agama): Memelihara dan menjaga kemurnian agama Islam, serta mendorong 

umat untuk menjalankan ibadah dengan benar.  

2. Nafs (jiwa): Melindungi kehidupan manusia, baik fisik maupun spiritual. Ini 

mencakup menjaga kesehatan, keselamatan, dan kehormatan diri.  

3. Aql (akal): Menjaga kesehatan dan ketajaman akal manusia agar dapat berpikir 

rasional dan bijaksana.  

4. Nasl (keturunan): Melindungi keluarga dan keturunan, juga mengatur terkait 

hubungan suami istri, hubungan orang tua dan anak, serta hubungan kekerabatan 

lainnya.  

5. Mal (harta): Mengatur kepemilikan harta, transaksi ekonomi, dan distribusi kekayaan 

secara adil dan merata. 

Berikut beberapa landasan konseptualnya : 

1. Efesiensi Syariah 

Efisiensi dalam Islam tidak hanya berarti penggunaan sumber daya yang hemat dan 

produktif, tetapi juga harus berlandaskan prinsip halal, etis, dan bermanfaat bagi 

masyarakat. Tujuannya bukan sekadar maksimalisasi laba, melainkan optimalisasi 

kemaslahata.(Nurfitriani, 2024) 

2. Keadilan Ekonomi 

Keadilan menjadi prinsip utama distribusi pendapatan agar tidak terjadi ketimpangan. 

Islam menekankan pemerataan hasil melalui zakat, infak, sedekah, dan larangan 

penumpukan kekayaan di tangan segelintir orang (QS. Al-Hasyr [59]:7).(Amin, 2023)  

3. Keberkahan Harta 

Keberkahan menggambarkan nilai spiritual dari pendapatan yang halal dan membawa 

manfaat luas. Pendapatan yang berkah bukan hanya banyak, tetapi juga memberi 

ketenangan dan kesejahteraan sosial. 

4. Teori Alokasi Pendapatan Dalam Islam 

Teori alokasi pendapatan dalam Islam menjelaskan bagaimana seorang muslim 

mengelola, mendistribusikan, dan memanfaatkan pendapatannya sesuai prinsip 

syariah untuk mencapai keseimbangan antara kepentingan pribadi dan kemaslahatan 

masyarakat. Berbeda dengan teori alokasi konvensional yang berorientasi pada utilitas 

dan kepuasan individu, ekonomi Islam menekankan aspek keadilan, kemaslahatan, 

keseimbangan, dan tanggung jawab spiritual. Secara konseptual, alokasi pendapatan 

dalam Islam bertumpu pada empat pilar utama Kepemilikan harta sebagai amanah, 

Prinsip halal, keadilan, dan keseimbangan, Kewajiban alokasi sosial (zakat, infak, 



 

 

DJIEB Vol 5 No 2 (2025) 

DJIEB 

Diponegoro Journal of Islamic Economics and Business 

https://ejournal2.undip.ac.id/index.php/djieb/index 

 

 

106 
 

sedekah, wakaf), Upaya optimalisasi kemaslahatan (maqāṣid al-syarī‘ah).(Putra et al., 

2022) 

METODE  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 

deskriptif-analitis. Pendekatan ini dipilih karena fokus penelitian terletak pada 

pemahaman mendalam terhadap konsep integrasi efisiensi berarti penggunaan pendapatan 

secara optimal tanpa pemborosan (israf) dan tidak konsumtif berlebihan, efisiensi tercapai 

ketika pendapatan diarahkan ke: kebutuhan pokok (daruriyyat) secara terukur.(Yuliana, 

2022) 

  keadilanan menuntut proporsi konsumsi yang tidak berlebihan, adanya ruang 

bagi tanggung jawab sosial (zakat, infak), keseimbangan antara kepentingan diri dan 

masyarakat. keberkahan dalam alokasi pendapatan Membuat harta memberi lebih banyak 

kebaikan daripada jumlah nominalnya.  melalui kacamata Maqasid al-Syari‘ah. Penelitian 

kualitatif memungkinkan peneliti untuk mengungkap makna, nilai, dan prinsip normatif 

Islam yang tidak hanya bersifat kuantitatif, tetapi juga kontekstual dan filosofis.(Hatmaka, 

2024) 

Pendekatan deskriptif-analitis digunakan untuk menggambarkan secara 

sistematis konsep efisiensi, keadilan, dan keberkahan, serta menganalisis keterkaitannya 

dengan tujuan utama syariah (Maqasid al-Syari‘ah). Pendekatan ini juga bertujuan untuk 

menghasilkan kerangka konseptual yang aplikatif dalam sistem distribusi pendapatan 

masyarakat muslim modern. 

Data yang digunakan dalam penelitian ini menggunakan data sekunder. Data 

sekunder diperoleh melalui studi literatur terhadap buku, jurnal ilmiah, fatwa, kebijakan, 

dan hasil penelitian terdahulu yang relevan dengan tema penelitian. 

Data dianalisis menggunakan metode analisis tematik (thematic analysis) dan 

analisis konten (content analysis). Adapun langkah-langkah analisis meliputi, yaitu: 

1. Reduksi Data, yaitu menyortir data penting yang relevan dengan fokus penelitian. 

2. Kategorisasi dan Pengkodean, untuk mengelompokkan data berdasarkan tema utama: 

efisiensi, keadilan, keberkahan, dan maqasid al-syari’ah. 

3. Analisis Intertekstual, untuk mengaitkan teori maqasid al-syari’ah dengan praktik 

ekonomi modern, terutama dalam konteks alokasi pendapatan. 

4. Penarikan Kesimpulan, untuk menghasilkan temuan konseptual dan aplikatif yang 

dapat menjadi dasar pengembangan model ekonomi Islam yang berkeadilan dan 

berkeberkahan. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 



 

 

DJIEB Vol 5 No 2 (2025) 

DJIEB 

Diponegoro Journal of Islamic Economics and Business 

https://ejournal2.undip.ac.id/index.php/djieb/index 

 

 

107 
 

1. Landasan Etis dan Filosofis Distribusi Pendapatan Islam 

Berakar pada prinsip utama keadilan (al-‘adl) dan keberkahan (barakah), sistem 

ekonomi Islam memiliki fondasi filosofis dan etis yang kuat.  Kedua nilai ini berfungsi 

sebagai pilar moral yang membentuk seluruh sistem ekonomi Islam.  Prinsip keadilan 

berfungsi sebagai dasar normatif yang memastikan bahwa operasi ekonomi berjalan 

secara adil, tidak menindas, dan memberikan hak kepada setiap orang sesuai dengan hak 

mereka.  Menurut Islam, keadilan mencakup aspek spiritual, sosial, dan ekonomi yang 

lebih luas selain definisi hukum formal. Dalam ekonomi, keadilan berarti menjaga 

keseimbangan antara produksi, konsumsi, dan distribusi sehingga kesejahteraan dapat 

dirasakan oleh seluruh masyarakat, bukan hanya oleh kelompok tertentu. Oleh karena itu, 

sistem ekonomi Islam yang ideal bukanlah yang menghasilkan pertumbuhan ekonomi 

yang cepat, tetapi yang memastikan keseimbangan antara efisiensi dan pemerataan 

kekayaan.  Dalam ekonomi syariah, distribusi pendapatan yang adil dianggap sebagai 

indikator utama kesejahteraan ekonomi, karena keadilan dianggap sebagai dasar dari 

keberlanjutan sosial dan kemaslahatan umat (Rizkina et al., 2024). 

 Prinsip keadilan distributif adalah dasar dari sistem ekonomi syariah. Prinsip ini 

diwujudkan melalui berbagai instrumen ekonomi seperti bagi hasil (mudharabah dan 

musyarakah), zakat, infak, serta pembiayaan tanpa riba, yang semuanya dirancang untuk 

mendorong keseimbangan antara kepentingan individu dan sosial. Ekonomi Islam tidak 

sekadar mengandalkan mekanisme pasar untuk mencapai efisiensi, tetapi memadukan 

aspek moral dan spiritual dalam proses ekonomi. Dengan demikian, keberhasilan ekonomi 

tidak hanya dilihat dari sisi material, melainkan juga dari kemampuan sistem tersebut 

mengurangi ketimpangan dan memperkuat solidaritas sosial. 

Selain keadilan, prinsip keberkahan (barakah) memberikan dimensi spiritual 

yang memperdalam makna aktivitas ekonomi. Keberkahan menunjukkan bahwa kekayaan 

yang diperoleh tidak hanya sah secara hukum, tetapi juga membawa manfaat, kedamaian, 

dan kesejahteraan yang berkelanjutan. Nilai keberkahan menjadi penentu kualitas moral 

dari kekayaan itu sendiri (Nasrulloh, 2019). Artinya, harta yang diperoleh dan digunakan 

dengan cara yang benar akan memberikan dampak positif yang lebih luas bagi masyarakat 

dan lingkungan. Dengan demikian, ekonomi Islam menempatkan aspek moral dan 

spiritual sebagai bagian yang tidak dapat dipisahkan dari kegiatan ekonomi. 

Dari perspektif maqasid al-syari‘ah, keadilan dalam distribusi pendapatan 

merupakan bagian penting dari upaya menjaga kemaslahatan (maslahah) masyarakat. 

Maqasid al-syari‘ah dibangun di atas prinsip-prinsip dasar seperti tauhid, keadilan, 

nubuwwah, khilafah, dan ma‘ad, yang keseluruhannya bertujuan untuk mencapai 

kesejahteraan dunia dan akhirat (Roikhani, 2022). Dalam konteks ini, kegiatan ekonomi 

tidak hanya dilihat dari hasil material, tetapi juga dari kontribusinya terhadap 

keseimbangan sosial dan kesejahteraan umum. Prinsip maqasid memastikan bahwa 

kekayaan tidak terkonsentrasi pada segelintir orang, melainkan mengalir untuk 

kemaslahatan bersama. Oleh karena itu, sistem ekonomi Islam bukan hanya menekankan 



 

 

DJIEB Vol 5 No 2 (2025) 

DJIEB 

Diponegoro Journal of Islamic Economics and Business 

https://ejournal2.undip.ac.id/index.php/djieb/index 

 

 

108 
 

efisiensi dan pertumbuhan, tetapi juga memperhatikan nilai-nilai moral dan spiritual yang 

menjaga harmoni sosial. 

Dalam pandangan filosofis Islam, tauhid menjadi fondasi utama yang 

mengarahkan seluruh aspek kehidupan ekonomi (Barus, 2016). Kesadaran akan keesaan 

Tuhan menegaskan bahwa setiap kegiatan ekonomi merupakan bentuk pengabdian kepada 

Allah dan harus dilandasi dengan tanggung jawab moral. Sari, Rizkina, dan Perpaduan 

antara tauhid dan keadilan menghasilkan sistem ekonomi yang memperhatikan 

keseimbangan antara kesejahteraan material dan spiritual. Prinsip ini menuntut agar setiap 

pelaku ekonomi menjalankan perannya secara etis, bertanggung jawab, serta 

memperhatikan kebermanfaatan bagi sesama. Kekayaan dipandang bukan sebagai tujuan 

akhir, melainkan sebagai amanah yang harus dikelola untuk kemaslahatan umat. 

Perbedaan mendasar antara sistem ekonomi Islam dan sistem ekonomi 

konvensional terletak pada orientasi nilainya. Ekonomi konvensional umumnya 

menekankan akumulasi kekayaan dan efisiensi teknis, sedangkan ekonomi Islam 

menambahkan unsur nilai ilahiah, tanggung jawab sosial, dan keberkahan sebagai bagian 

dari struktur fundamentalnya. Teori keadilan sekuler seperti milik John Rawls berfokus 

pada fairness dan kesetaraan kesempatan, namun belum menyentuh aspek moral dan 

spiritual (Taufik, 2013). Sebaliknya, dalam ekonomi Islam, keadilan memiliki makna 

yang lebih luas karena mencakup dimensi transendental, yakni hubungan manusia dengan 

Tuhan dan sesama. Keadilan sosial dalam ekonomi Islam tidak hanya bersifat rasional, 

tetapi juga spiritual, sehingga mampu menciptakan keseimbangan hidup yang menyeluruh 

(Syibly, 2015).  

Dalam penerapan praktisnya, nilai keadilan dan keberkahan menjadi landasan 

bagi pengelolaan berbagai instrumen distribusi pendapatan seperti zakat, infak, dan wakaf. 

menegaskan bahwa pengelolaan instrumen-instrumen ini tidak hanya bersifat 

administratif, melainkan juga mencerminkan tanggung jawab moral terhadap 

kesejahteraan masyarakat. Melalui mekanisme tersebut, ekonomi Islam membangun 

sistem yang berpihak pada keadilan sosial, memberdayakan kelompok lemah, dan 

mendorong pemerataan kesejahteraan (Al’kausar et al., 2023). 

Dengan demikian, landasan etis dan filosofis dalam ekonomi Islam memastikan 

bahwa distribusi pendapatan tidak hanya efisien secara teknis, tetapi juga adil secara sosial 

dan berkelanjutan secara spiritual. Integrasi nilai-nilai keadilan, keberkahan, dan tauhid 

menjadikan ekonomi Islam sebagai sistem yang tidak hanya mengejar pertumbuhan 

ekonomi, tetapi juga berupaya mewujudkan kesejahteraan yang menyeluruh dan 

berkesinambungan. Ekonomi Islam pada akhirnya berorientasi pada tercapainya falah, 

yaitu keberhasilan hidup yang mencakup kebahagiaan di dunia dan keselamatan di akhirat. 

 

2. Efisiensi Alokasi dan Pertukaran dalam Perspektif Islam dan Pasar 

Dalam sistem ekonomi Islam, efisiensi alokasi sumber daya merupakan hal yang 

sangat penting karena menjadi dasar bagi tercapainya kesejahteraan masyarakat secara 



 

 

DJIEB Vol 5 No 2 (2025) 

DJIEB 

Diponegoro Journal of Islamic Economics and Business 

https://ejournal2.undip.ac.id/index.php/djieb/index 

 

 

109 
 

menyeluruh, bukan sekadar peningkatan produksi atau pertumbuhan ekonomi semata. 

Pemanfaatan faktor-faktor produksi seperti tenaga kerja, modal, dan teknologi harus 

dilakukan secara tepat agar hasilnya tidak hanya menguntungkan individu, tetapi juga 

membawa manfaat sosial yang luas. Dalam teori ekonomi konvensional, efisiensi 

biasanya diukur dengan konsep Pareto-optimal, yaitu kondisi di mana kesejahteraan 

seseorang tidak dapat ditingkatkan tanpa mengurangi kesejahteraan orang lain. 

 Namun, Islam memandang bahwa ukuran efisiensi tidak cukup hanya 

berdasarkan keseimbangan teknis atau utilitas individu yang maksimal. Efisiensi juga 

harus selaras dengan tujuan kemaslahatan umum (maslahah) dan prinsip keadilan 

distribusi, agar kesejahteraan yang dihasilkan benar-benar merata dan berkelanjutan. 

Efisiensi dalam pandangan Islam berlandaskan pada lima prinsip dasar. Prinsip ini 

menunjukkan bahwa ekonomi Islam tidak hanya menekankan pada bagaimana cara 

memproduksi barang dan jasa secara efisien, tetapi juga bagaimana hasil produksi itu 

digunakan dan didistribusikan sesuai dengan nilai-nilai syariah. Dengan demikian, tujuan 

akhir efisiensi bukan sekadar peningkatan output, melainkan terwujudnya kesejahteraan 

manusia yang berkeadilan dan bernilai ibadah (Latifah, 2021). 

Beranjak pada aspek pertukaran dan keseimbangan konsumsi, Islam 

mengajarkan bahwa efisiensi pasar hanya dapat tercapai jika transaksi antarindividu 

dilakukan secara bebas, rasional, dan transparan dalam suasana persaingan yang sehat, 

namun tetap berlandaskan nilai moral dan etika syariah. Dalam teori pasar, efisiensi 

dicapai ketika setiap pelaku ekonomi menyeimbangkan manfaat dan biaya (marginal 

utility dan marginal cost) sehingga tercapai keseimbangan konsumsi antarindividu. Akan 

tetapi, Islam menegaskan bahwa kebebasan pasar harus tetap dibatasi oleh larangan riba, 

gharar, dan praktik eksploitasi terhadap pihak lain. Sistem pasar syariah berupaya 

menjaga efisiensi ekonomi, prinsip-prinsip seperti kejujuran, keadilan, dan keterbukaan 

informasi tetap menjadi elemen utama agar efisiensi tidak menimbulkan ketimpangan 

social. Oleh karena itu, pertukaran yang bebas belum tentu menghasilkan keadilan jika 

nilai moral dan etika Islam tidak diintegrasikan ke dalam mekanisme pasar. 

Perbedaan antara efisiensi dan keadilan menjadi semakin jelas. Dimana efisiensi 

berorientasi pada upaya menambah nilai melaui peningkatan produksi dan optimalisasi 

sumber daya, sedangkan keadilan berfokus pada pembagian hasil yang proporsional dan 

manusiawi. Ekonomi konvensional sering melihat keduanya sebagai pertentangan (trade-

off), dimana peningkatan efisiensi cenderung meningkatkan kesenjangan. Sebaliknya, 

Ekonomi Islam menuntut agar efisiensi produksi berjalan beriringan dengan distribusi 

pendapatan yang adil dan membawa keberkahan. Tanpa mekanisme moral dan distribusi 

yang benar, kebebasan pasar akan memperparah ketimpangan pendapatan. 

Kebijakan yang hanya berfokus pada efisiensi teknis seperti menekan biaya 

produksi atau memaksimalkan output, tanpa memperhatikan pemerataan hasil dan nilai 

moral, tidak akan mampu mencapai kesejahteraan sosial yang menjadi tujuan utama 

ekonomi Islam. Sebaliknya, ketika prinsip efisiensi dijalankan dalam kerangka syariah, 



 

 

DJIEB Vol 5 No 2 (2025) 

DJIEB 

Diponegoro Journal of Islamic Economics and Business 

https://ejournal2.undip.ac.id/index.php/djieb/index 

 

 

110 
 

misalnya melalui akad yang adil, pembagian keuntungan yang proporsional, dan 

penghindaran riba, maka pasar akan berfungsi lebih optimal sekaligus menciptakan 

keadilan sosial. Oleh karena itu, efisiensi dan keadilan dalam ekonomi Islam dipandang 

sebagai dua prinsip yang saling melengkapi, yaitu efisiensi menjamin produktivitas, 

sedangkan keadilan memastikan hasilnya bermanfaat secara sosial. Keduanya justru harus 

bersinergi untuk menciptakan sistem ekonomi yang tidak hanya produktif, tetapi juga 

berkeadilan dan membawa keberkahan bagi seluruh lapisan masyarakat (Nadya Nadya et 

al., 2025).  

3. Instrumen Redistribusi Pendapatan Islam Berdasarkan Maqāṣid al-Syarī‘ah 

Implementasi kebijakan redistribusi pendapatan dalam kerangka ekonomi Islam 

berfondasi pada filosofi maqasid al-syari‘ah, yang melampaui konsep transfer kekayaan 

sederhana. Tujuan ini mencakup perlindungan esensial, yaitu hifẓ al-dīn, hifẓ al-nafs, hifẓ 

al-ʿaql, hifẓ al-nasl, dan hifẓ al-maal. Instrumen redistribusi utama yaitu zakat, infak, 

sedekah, dan wakaf produktif dianggap sebagai alat strategis untuk pemberdayaan 

ekonomi dan pembangunan berkelanjutan, bukan sekadar filantropi. Instrumen zakat, 

infak, sedekah, dan wakaf berfungsi ganda, selain sebagai sarana kepedulian sosial, juga 

sebagai mekanisme strategis untuk pemberdayaan ekonomi dan pembangunan 

berkelanjutan. Jika zakat, infak, dan wakaf dikelola secara profesional dan transparan, 

ketiganya dapat menjadi instrumen pemerataan kekayaan, memperkuat solidaritas sosial, 

serta meningkatkan kesejahteraan kelompok masyarakat penerima (mustahik).  

Dalam pelaksanaannya, zakat perlu diarahkan bukan hanya untuk konsumsi 

sesaat, tetapi untuk kegiatan produktif seperti pembiayaan usaha kecil, pelatihan 

keterampilan, dan program pembiayaan mikro berbasis syariah. Pendekatan ini 

menjadikan zakat sebagai sarana pemberdayaan yang memungkinkan penerima manfaat 

menjadi mandiri secara ekonomi dalam jangka panjang. Sejumlah studi di Indonesia 

menunjukkan bahwa penerapan zakat produktif telah memberikan dampak positif 

terhadap pengentasan kemiskinan melalui peningkatan kapasitas ekonomi masyarakat.  

Sementara itu, infak dan sedekah yang bersifat sukarela berfungsi melengkapi 

peran zakat dalam mengisi kesenjangan sosial yang tidak terjangkau oleh instrumen wajib. 

Dana dari infak dan sedekah juga dapat diarahkan untuk pembangunan fasilitas publik, 

seperti pendidikan dan kesehatan, yang berkontribusi pada terwujudnya perlindungan 

terhadap jiwa dan akal masyarakat. 

Wakaf produktif memiliki potensi besar dalam mendorong kemandirian 

ekonomi. Melalui pengelolaan aset wakaf secara profesional, wakaf tidak hanya menjadi 

harta statis, tetapi berubah menjadi sumber dana berkelanjutan (endowment) yang dapat 

mendukung pengembangan usaha kecil dan menengah (UMKM) serta membuka lapangan 

kerja baru. Hal tersebut mampu meningkatkan kesejahteraan masyarakat dan 

menggerakkan ekonomi lokal. Efektivitas wakaf produktif pun sangat dipengaruhi oleh 

penerapan good governance, akuntabilitas, dan kapasitas nazhir yang memadai (Al’kausar 

et al., 2023). 



 

 

DJIEB Vol 5 No 2 (2025) 

DJIEB 

Diponegoro Journal of Islamic Economics and Business 

https://ejournal2.undip.ac.id/index.php/djieb/index 

 

 

111 
 

Integrasi instrumen zakat, infak, dan wakaf ke dalam sistem keuangan nasional 

menjadi langkah penting dalam memperluas jangkauan redistribusi dan memperkuat 

perlindungan sosial. Dana sosial syariah dapat diintegrasikan dalam kerangka keuangan 

publik dan APBN untuk mendukung pemerataan ekonomi dan kesejahteraan masyarakat. 

Di sisi lain, pentingnya penguatan regulasi dan standardisasi akuntansi seperti PSAK 112 

untuk wakaf agar transparansi dan akuntabilitas semakin meningkat. Hal ini bertujuan 

untuk menumbuhkan kepercayaan publik dan memastikan bahwa dana sosial benar-benar 

digunakan untuk pemberdayaan produktif, bukan sekadar konsumsi jangka pendek 

(Hutabarat et al., 2023).  

Secara keseluruhan, penerapan kebijakan redistribusi pendapatan dalam 

ekonomi Islam tidak hanya menyangkut transfer dana, tetapi juga menyentuh aspek yang 

lebih luas seperti pemberdayaan ekonomi, penguatan institusi pengelola, pengukuran 

dampak sosial, serta kesinambungan distribusi kesejahteraan. Dengan pendekatan 

maqasid al-syari‘ah, seluruh kebijakan diarahkan untuk menciptakan keseimbangan 

antara efisiensi ekonomi dan keadilan sosial, sekaligus memastikan keberkahan (barakah) 

dalam setiap prosesnya. Keseluruhan kebijakan ekonomi Islam pada akhirnya diarahkan 

untuk membangun tatanan masyarakat yang inklusif, adil, serta berkelanjutan, di mana 

kesejahteraan material berjalan seiring dengan nilai spiritual.  

KESIMPULAN 

Integrasi antara efisiensi, keadilan, dan keberkahan dalam alokasi pendapatan 

dari perspektif Maqasid al-Syari’ah menunjukkan bahwa tujuan utama distribusi ekonomi 

dalam Islam bukan hanya untuk mencapai kesejahteraan material, tetapi juga 

keseimbangan spiritual dan sosial. Dalam konteks efisiensi, Islam mendorong optimalisasi 

sumber daya melalui produktivitas yang halal, transparansi, dan akuntabilitas ekonomi 

tanpa mengorbankan nilai-nilai moral. Efisiensi yang sejati dalam Islam tidak hanya 

diukur dari tingginya keuntungan, melainkan juga dari sejauh mana aktivitas ekonomi 

tersebut memberikan manfaat (maslahah) bagi masyarakat luas. 

Keadilan dalam distribusi pendapatan menjadi pilar kedua yang menegaskan 

bahwa kekayaan tidak boleh beredar hanya di kalangan tertentu, sebagaimana ditegaskan 

dalam Q.S. Al-Hasyr ayat 7. Prinsip ini menuntut adanya sistem alokasi yang 

memperhatikan keseimbangan antara hak individu dan tanggung jawab sosial, melalui 

instrumen seperti zakat, infak, sedekah, dan wakaf. Keadilan dalam perspektif Maqasid 

al-Syari’ah tidak berarti kesetaraan absolut, tetapi proporsionalitas yang didasarkan pada 

kontribusi, kebutuhan, dan tanggung jawab sosial ekonomi. 

Dengan demikian, integrasi efisiensi, keadilan, dan keberkahan dalam kerangka 

Maqasid al-Syari’ah membentuk sistem ekonomi yang holistik, menyatukan dimensi 

rasional dan spiritual dalam satu kesatuan nilai. Pendekatan ini menuntun umat untuk 

mengalokasikan pendapatan secara bertanggung jawab, berorientasi pada kemaslahatan 

umum (maslahah ‘ammah), serta menegakkan nilai-nilai keadilan sosial dan 

keberlanjutan ekonomi. Oleh karena itu, kebijakan ekonomi Islam yang berlandaskan 



 

 

DJIEB Vol 5 No 2 (2025) 

DJIEB 

Diponegoro Journal of Islamic Economics and Business 

https://ejournal2.undip.ac.id/index.php/djieb/index 

 

 

112 
 

Maqasid al-Syari’ah diharapkan mampu melahirkan tatanan distribusi pendapatan yang 

efisien, adil, dan penuh keberkahan, yang pada akhirnya mewujudkan kesejahteraan 

hakiki (al-falah) di dunia dan akhirat. 

DAFTAR PUSTAKA 

Al’kausar, A., Soemitra, A., & Batubara, C. (2023). Analysis of Productive Waqf 

Management in the Effectiveness of Socio-Economic Empowerment of Medan 

City Communities. El-Buhuth, 5(2), 211–230. 

Amin, D. (2023). Pemerataan Dan Keadilan Ekonomi Di Indonesia (Perspektif Ekonomi 

Syariah). Amal: Jurnal Ekonomi Syariah, 5(01), 1–17. 

https://doi.org/10.33477/eksy.v5i01.5474 

Aprianto, N. E. K. (2016). Kebijakan Distribusi Dalam Pembangunan Ekonomi Islam. 

Jurnal Hukum Islam, 14(2), 73–96. 

Barus, E. (2016). Tauhid Sebagai Fundamental Filsafah Ekonomi Islam (Tauhid as the 

Fundamental Principle of Islamic Economy). Jurnal Perspektif Ekonomi 

Darussalam, 2(1), 69–79. 

Hatmaka, H. M. (2024). Pajak dan Pendapatan Asli Daerah: Evaluasi Kesesuaian dengan 

Prinsip Maqasid Syariah. Journal of Ecotourism and Rural Planning, 1(2), 1–

11. https://doi.org/10.47134/jerp.v1i2.157 

Hutabarat, S. L., Syahputri, S., & Amelia, R. (2023). Analisis Distribusi dan Efisiensi 

Pemasaran Nanas Dari Perspektif Ekonomi Syariah. JUEB : Jurnal Ekonomi 

Dan Bisnis, 2(2), 66–71. https://doi.org/10.57218/jueb.v2i2.674 

Kholil, S. (2025). Etika Produksi Islami Berbasis Maqashid Al-Shariah: Pilar 

Kesejahteraan Sosial Dan Ekonomi. Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), 

3(1), 13–25. https://doi.org/10.15575/ejil.v3i1.1220 

Latifah, E. (2021). Penerapan Zakat, Infak, Sedekah, dan Wakaf sebagai Strategi 

Kebijakan Fiskal pada Sharia Microfinance Institution. Indonesian Journal of 

Islamic Economics and Finance, 1(1), 1–14. 

https://doi.org/10.37680/ijief.v1i1.841 

Mardiah, S., & Jamil, M. A. (2016). I-Finance Vol. 2. No. 2 Desember 2016 Efisiensi 

Alokasi Berdasarkan Maqoshid..... Siti Mardiah. 2(2). 

Muzakki, Z. (2023). I-best: islamic banking & economic law studies INTEGRASI ILMU 

EKONOMI ISLAM DAN PENDIDIKAN AGAMA ISLAM ERA SOCIETY 5.0. 

2(3), 51–74. 

Nadya Nadya, Nabila Sekar Sari, & Sabrina Dewi Hasna. (2025). Distribusi Kekayaan 

dalam Ekonomi Islam : Analisis Zakat, Infak, dan Wakaf sebagai Instrumen 

Pemerataan. Jurnal Nuansa : Publikasi Ilmu Manajemen Dan Ekonomi Syariah, 

3(3), 185–192. https://doi.org/10.61132/nuansa.v3i3.1937 

Nasrulloh, M. A. (2019). Barokah Sebagai Karakteristik Perekonomian Islam. Jurnal 

Istiqro, 5(1), 1. https://doi.org/10.30739/istiqro.v5i1.337 

Nurfitriani. (2024). The Role of Zakat, Infaq, and Shadaqah In Shaping Indonesia’s 



 

 

DJIEB Vol 5 No 2 (2025) 

DJIEB 

Diponegoro Journal of Islamic Economics and Business 

https://ejournal2.undip.ac.id/index.php/djieb/index 

 

 

113 
 

Macroeconomic Landscape: A Five-Year Study. JEKSYAH: Islamic Economics 

Journal, 4(02), 68–78. https://doi.org/10.54045/jeksyah.v4i02.1770 

Putra, H. M., Ahyani, H., Abdurohman, D., Mutmainah, N., & Slamet, M. (2022). 

Relevansi kesejahteraan ekonomi masyarakat melalui pengalokasian dan 

pendistribusian pendapatan negara di indonesia perspektif ekonomi islam. 

Syarikat: Jurnal Rumpun Ekonomi Syariah, 5(1), 196–211. 

Ratnasarii, A. R., Janwari, Y., Hasanuddin, M., Anggraeni, D. C., & Gofur, A. (2025). 

Zakat and State Revenue Allocation : A Sharia-Based Approach to Economic 

Justice and Social Welfare. Jurnals Stratapersada, 3(1), 23–35. 

https://doi.org/10.59631/slr.v3i1.322 

Rizkina, A., Siregar, S., Lubis, N. H., Syafitri, N. A., & Zein, A. W. (2024). Landasan 

Teologi Ekonomi Islam: Peran Tauhid dan Keadilan dalam Mewujudkan 

Ekonomi yang Adil dan Sejahtera. Jurnal Pajak Dan Analisis Ekonomi Syariah 

, 1(4), 37–47. 

Roikhani, M. J. (2022). Landasan Filosofi Ekonomi Islam. SYARIKAT : Jurnal Rumpun 

Ekonomi Syariah, 5, 192–197. 

Syibly, M. R. (2015). Keadilan Sosial Dalam Keuangan Syariah. Millah, 15(1), 73–100. 

https://doi.org/10.20885/millah.vol15.iss1.art4 

Taufik, M. (2013). Filsafat John Rawls tentang Teori Keadilan. Mukaddimah: Jurnal 

Studi Islam, 19(1), 41–63. http://digilib.uin-suka.ac.id/33208/1/Muhammad 

Taufik - Filsafat John Rawls.pdf 

Yuliana, R. (2022). Integrasi Aplikasi dan Informasi. 1–118. 

 


